Vedlegg 2 — Johannes Paul 1, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

Kapittel II1: Du skal ikke sla i hjel

Guds hellige lov

Evangelium og bud
"Vil du virkelig ga inn til Livet, sa hold budene" (Matt. 19,17)

52 "Sa var det en som kom til ham og spurte: 'Mester, hva godt mé jeg gjore for & oppna det
evige liv?" (Matt. 19,16). Jesus svarte, "vil du virkelig gé inn til Livet, s hold budene" (Matt.
19,17). Mesteren taler om det evige liv, det vil si delaktighet i Guds eget liv. Man oppnér
dette livet ved & overholde budene, inkludert budet "du skal ikke slé i hjel". Dette er det forste
av de ti bud som Jesus trekker frem nar den unge mannen sper ham hvilke bud han skal
overholde: "Jesus svarte: 'Du skal ikke sla i hjel, du skal ikke bryte ekteskapet, du skal ikke
stjele,..."" Matt. 19,18).

Guds bud er aldri adskilt fra Guds kjzerlighet: det er alltid en gave ment for menneskets
vekst og glede. P4 denne maten representerer det et vesentlig og uomgjengelig aspekt ved
Evangeliet, og blir selv "evangelium": godt og gledelig nytt. Livets Evangelium er bade en
stor Guds gave og en utfordring for mennesket. Det vekker undring og takknemlighet hos det
frie menneske, og appellerer til menneskets ansvarlighet idet det ber om 4 bli tatt imot, bevart
og verdsatt. Ved a gi mennesket livet, krever Gud av mennesket at det elsker, respekterer og
fremmer livet. Gaven blir selv et bud, og budet selv gave.

Mennesket er Guds levende bilde og villet av Gud som herre og konge. Gregor av Nyssa
skriver: "Gud skapte mennesket pa en slik mate at det skulle vere i stand til & vere konge
over jorden... Mennesket ble skapt i Hans bilde som regjerer over universet. Alt tyder pa at
menneskets natur fra opphavet av bar kongedemmets merke... Mennesket er konge. P4 grunn
av sin likhet med universets Konge er mennesket skapt for & herske over jorden, og
menneskenaturen er det levende bilde som, ved sin verdighet, deltar i den guddommelige
arketyps fullkommenhet."?® Mennesket er kalt til fruktbarhet og til 4 bli mange, til & legge
jorden under seg og herske over andre skapninger (kfr. 1. Mos. 1,28). Men mennesket er
konge og herre ikke bare over ting, men fremfor alt over seg selv¥, og pé en serlig mate over
det liv det har mottatt og som fores videre ved forplantningen i kjrlighet og respekt for Guds
plan. Menneskets herredemme er imidlertid ikke absolutt, det er en tjeneste: det reflekterer
Guds enestéende og uendelige herredemme. Mennesket méa derfor uteve det med visdom og
kjeerlighet, idet man tar del i Guds uendelige visdom og kjarlighet. Dette lar seg
virkeliggjore ved lydighet mot Guds hellige lov, en fri og glad lydighet (kfr. Sal. 119), som
fodes og neeres i vissheten om at Guds bud er en nddens gave gitt mennesket ene og alene for
menneskets beste, for 4 bevare menneskets personlige verdighet og fremme dets lykke.



Vedlegg 2 — Johannes Paul I, Livets Evangelium, utdrag av kap. 1L

Med hensyn til ting, men enda mer med hensyn til livet, er ikke mennesket den absolutte herre
og endelige dommer, men "en tjener av den plan som gar tilbake til Skaperen"#. Det er i dette
menneskets uforlignelige storhet ligger.

Livet er overgitt mennesket som en skatt som ikke ma ades, et talent som ma brukes vel.
Mennesket skal stilles til regnskap for det overfor sin Herre (kfr. Matt. 25,14-30; Luk. 19,12-
27).

Menneskelivet er hellig og ukrenkelig

""Jeg vil kreve hver mann til regnskap nar han tar livet av sin neste' (1. Mos. 9,5)

53 "Menneskets liv er hellig fordi det like fra opphavet baerer i seg Guds skapergjerning og
star for alltid i et sarlig forhold til Skaperen, dets eneste mél. Gud alene er herre over livet, fra
begynnelse til slutt: ingen kan under noen omstendighet tilrane seg retten til direkte &
odelegge et uskyldig menneske".*! Med disse ordene fremhever Instruksjonen Donum Vitae
menneskelivets hellighet og ukrenkelighet som det sentrale innhold i Guds Apenbaring.

Den hellige Skrift presenterer forskriften "Du skal ikke sla i hjel" som et guddommelig bud
(2. Mos. 20,13; 5. Mos. 5,17). Denne forskrift befinner seg - som jeg allerede har
understreket - i De ti bud, i hjertet av den pakt Gud sluttet med sitt utvalgte folk. Men det stod
allerede fast i den opprinnelige pakt mellom Gud og mennesker; etter flommens rensende
straft forarsaket av synd og vold (kfr. 1. Mos. 9,5-6).

Gud forkynner at han er den absolutte Herre over mennesket som er formet i hans bilde og
likhet (kft. 1. Mos. 1,26-27). Menneskelivet er derved gitt en hellig og ukrenkelig karakter,
som gjenspeiler Skaperens egen ukrenkelighet. Nettopp av denne grunn vil Gud med alvor
demme alle overtredelser mot budet "du skal ikke sla i hjel", det bud som danner basis for
ethvert samfunns felles liv. Han er "goel", den uskyldiges forsvarer (kfr. 1. Mos. 4,9-15, Jes.
41,14, Jer. 50,34, Salm. 19,14). Gud viser slik at han ikke gleder seg over de levendes ded
(kfr. Visd. 1,13). Bare Satan kan glede seg ved det: for gjennom hans misunnelse kom deden
inn i verden (kfr. Visd. 2,24). Han som er "en morder fra begynnelsen av", er ogsa en logner,
"ja, lognens far" (Joh. 8,44). Ved 4 bedra mennesket, ledes det til synd og til ded, og lar
synden og daden fremsta som livets mél og frukter.

54 Budet "du skal ikke sla i hjel" indikerer en grense som ikke mé overskrides, men den
negative formulering angir ogsa en positiv holdning om absolutt respekt for livet: det
mennesket fremmer livet og gjor fremskritt pa kjerlighetens vei som gir seg selv, mottar og
tjener. Ogsé paktens folk modnet gradvis - om enn langsomt og motstrebende - i denne
retning, og forberedte Jesu store forkynnelse: at budet om 4 elske sin neste er lik budet om a
elske Gud; "pa disse to bud hviler hele Loven, og Profetene med" (Matt. 22,36-40). Paulus
understreker at "disse budene ... du skal ikke slé i hjel ... og hva andre bud der er, de kan jo
alle sammenfattes i dette ene: 'Du skal elske din neste som deg selv'" (Rom. 13,9, kfr. Gal.
5,14). Gjentatt og bragt til sin fullbyrdelse i den nye lov stér budet "du skal ikke slé i hjel"
som en uomgjengelig betingelse for 4 "gd inn til Livet" (kfr. Matt. 19,16-19). I det samme
perspektiv har apostelen Johannes' ord et kategorisk preg: "Enhver som hater sin bror er en
morder, og dere vet at ingen morder har evig liv i seg" (1. Joh. 3,15).

Helt fra begynnelsen av har Kirkens levende tradisjon kategorisk gjentatt budet "du skal
ikke sl4 i hjel", som i Didaché, det eldste ikke-bibelske, kristne skrift: "Det finnes to veier;



Vedlegg 2 — Johannes Paul 1l, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

den ene er livets vei, den andre er dedens. Og der er stor forskjell mellom de to veiene...
Larens andre bud: Du skal ikke sla i hjel... Du skal ikke drepe et foster ved abort, heller ikke
skal du drepe et nyfedt barn... Men dedens vei er denne: ... slike som ikke forbarmer seg over
den fattige og ikke vil ha besvaer med den som har det besveerlig, som ikke kjenner ham som
har skapt dem; barnemordere, odeleggere av Guds skapning; slike som avviser den
nedlidende og plager den som har det vondt, som er talsmenn for de rike, og lovlese dommere
for de fattige - syndige tvers igjennom. Métte dere, mine barn, bli bevart fra alt dette"'z‘z

I tidens lop har Kirkens tradisjon alltid veert entydig i sin undervisning nér det gjelder dette
budets - "du skal ikke sla i hjel" - absolutte og uforanderlige verdi. Det er en kjensgjerning at
mord i de forste arhundrer ble ansett for & veere en av de tre alvorligste synder ved siden av
apostasi (frafall fra troen) og ekteskapsbrudd. En serdeles hard og lang offentlig bot ble krevd
for den angrende morder ble gitt tilgivelse og gjenopptatt i det kirkelige fellesskap.

55 Dette skulle ikke vaere overraskende: & drepe et menneske i hvem Guds eget bilde er
nervarende, er en svaert alvorlig synd. Bare Gud er herre over livet. Den kristne refleksjon
har imidlertid, i mate med mange og ofte tragiske skjebner i individers og samfunns liv, like
fra begynnelsen av sekt en mer fullstendig og dypere forstaelse av hva Guds bud forbyr og
foreskriver.® Der er situasjoner hvor de verdier Guds lov representerer, synes paradoksale.
Det gjelder for eksempel legitimt forsvar, hvor retten til & beskytte eget liv og forpliktelsen
til ikke & skade andres er vanskelig & forene i praksis. Livets egenverdi og plikten til & elske
seg selv like hoyt som andre er basis for den sanne rett til selvforsvar. Det krevende bud om
a elske sin neste som fremsettes i Det gamle testamente og som bekreftes av Jesus, bruker
kjerligheten til seg selv som sammenligningsgrunnlag: "Du skal elske din neste som deg
selv" (Mark. 12,31). Ingen kan folgelig fornekte retten til selvforsvar ut fra manglende
kjerlighet til livet eller til seg selv. Dette kan bare gjores i kraft av en heroisk kjarlighet som
utdyper og oppheyer kjarligheten til seg selv i en radikal selv-hengivelse i overensstemmelse
med Evangeliets saligprisninger (kfr. Matt. 5,38-40). Det uforlignelige eksempel pé en slik
selv-hengivelse er Herren Jesus.

Enn videre kan det skje at "lovlig forsvar ikke bare er en rett, men en alvorlig plikt for den
som har ansvar for andres liv, for familiens eller statens felles beste".* Dessverre kan det
forekomme at en uskadeliggjoring av angriper kan fore til at angrlperen mister livet. Nar sa er
tilfellet, mé det fatale utfallet tilskrives angriperen selv, selv om vedkommende ikke skulle
veere moralsk ansvarlig pd grunn av utilregnelighet.” s

56 Det er i denne kontekst dedsstraff ma sees. Det stilles i stigende grad krav om at
anvendelsen av dedsstraff ma begrenses eller avskaffes fullstendig; krav som gjor seg
gjeldende bade i Kirken og i det sivile samfunn. Problemet ma videre sees innenfor en
strafferettslig ramme som i den grad den er i overensstemmelse med menneskets verdighet,
ogsa vil vaere i overensstemmelse med Guds plan for menneske og samfunn. Den straff som
samfunnet tildeler, har som sin primeere hensikt "& godtgjere for den uorden forbrytelsen har
fort til".* Offentlige myndigheter ma bate pa den vold som har vart @vet mot personlige og
sosiale rettigheter ved & idomme overgrlperen en straff i samsvar med forbrytelsen, og stille
dette som betingelse for at overgriperen skal fa tilbake sin frihet. Dermed oppnér ogsa
myndighetene 4 forsvare den offentlige orden og sikre enkeltpersoners trygghet, samtidig som
forbryteren gis en spore og en hjelp til 4 endre adferd og rehabiliteres. ]

For & na disse mal er det klart at straffens natur og omfang ma vurderes noye og avgjores
med stor omhu. Den ber ikke fore til den ekstreme losning 4 avrette den skyldige med mindre



Vedlegg 2 — Johannes Paul I, Livets Evangelium, utdrag av kap. III.

det er absolutt nadvendig: med andre ord, nér det ikke vil veere mulig & forsvare samfunnet pa
andre mater. Som et resultat av stadige forbedringer i straffesystemet skulle slike tilfeller i dag
vere sjeldne, om ikke praktisk talt ikke-eksisterende.

[ alle fall forblir det prinsipp som fremsettes i den nye katolske kirkes katekisme gyldig:
"dersom ublodige midler er tilstrekkelige til & forsvare menneskeliv mot en angriper og &
forsvare den offentlige orden og enkeltpersoners trygghet, skal myndighetene noye seg med
slike, fordi de svarer bedre til de konkrete betingelser for det felles beste og er mer i samsvar
med menneskeverdet."®

57 Nar omsorgen og respekten for ethvert liv, selv den skyldiges og urettferdige angriperens
liv, er av s stor betydning, har budet "du skal ikke sl4 i hjel" absolutt verdi ndr det gjelder
uskyldige personer. Og det enda mer nar det gjelder svake og forsvarslese mennesker, hvis
eneste forsvar mot andres vilkérlighet og maktmisbruk er Guds ords bindende kraft.

Faktisk forholder det seg slik at det uskyldige livs absolutte ukrenkelighet er en moralsk
sannhet som den hellige Skrift entydig leerer, som Kirkens tradisjon stadig har opprettholdt,
og som Kirkens l&reembete enstemmig har fremsatt. Denne enstemmighet er et klart resultat
av den "troens sans" som, inspirert og opprettholdt av den Hellige And, garanterer det troende
Guds folk fra 4 ta feil nar det "fremviser en enstemmig tilslutning i tros- og moralspersmal".*

Vi registrerer bade i individers samvittighet og i samfunnet som sadant, en stadig mer svekket
sans for alvoret og det moralsk utillatelige i & ta uskyldig liv. Det gjelder i serdeleshet livet i
sin begynnelse og ved sin slutt. Derfor har Kirkens lzereembete stadig oftere gétt ut til
forsvar for menneskelivets hellighet og ukrenkelighet. Kirkens biskoper har hele tiden stottet
det pavelige lereembete i denne insistering. De har bidratt med tallrike og viktige doktrinare
og pastorale dokumenter bade enkeltvis og fra hele bispekonferanser. Ikke & forglemme er
ogsa Det annet Vatikankonsil som kort, men utvetydig bergrer temaet.¥

Med den autoritet som Kristus overgav Peter og hans etterfolgere, og i enhet med Den
katolske Kirkes biskoper, bekrefter jeg at det direkte og overlagte drap av et uskyldig
menneske alltid er dypt umoralsk. Denne lere baserer seg pé den uskrevne lov som
mennesket, ved fornuftens hjelp, finner i sitt hjerte (kfr. Rom. 2,14-15). Den bekreftes av den
Hellige Skrift, holdes i hevd i Kirkens tradisjon og leres av det universelle og ordinzre
leereembete.

Den bevisste avgjorelse om & bergve et uskyldig menneske livet er alltid moralsk ond og er
aldri rettmessig verken som mal i seg selv, eller som middel for et gode. Det er i virkeligheten
grov ulydighet mot den moralske lov og mot Gud som er denne lovens opphav og garantist.
Det star i motsetning til de fundamentale dyder, rettferdighet og barmhjertighet. "Intet og
ingen kan tillate & avlive et uskyldig menneske, det vere seg embryo eller foster (feksten
opererer med disse to begrepene: embryo og foster, embryo de to forste mdanedene efter
unnfangelsen nar organene dannes, foster for resten av svangerskapet, 0.a.), barn eller
voksne, gamle, uhelbredelig syke, eller deende. Videre er det verken tillatt & be om denne
form for avliving for seg selv eller for et annet menneske som er i ens varetekt, eller gi sin
tilslutning til dette direkte eller indirekte. Heller ikke kan noen autoritet legitimt anbefale eller

tillate en slik handling."?

L

Hva retten til liv angér, sa stiller ethvert uskyldig menneske absolutt likt alle andre. Denne
likhet er grunnlaget for alle autentiske sosiale relasjoner som, for & vere sanne, md vare



Vedlegg 2 — Johannes Paul II, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

basert p& sannhet og rettferd idet hver mann og hver kvinne anerkjennes og beskyttes som
personer og ikke som nytteobjekter. Stilt overfor den moralske norm som forbyr & ta uskyldig
liv "er der ikke privilegier eller unntak for noen. Det gjor ingen forskjell om man er verdens

mektigste eller 'den fattigste blant de fattige'. Foran moralens krav er vi alle absolutt like".*

Abort, en himmelropende forbrytelse
"Du sa meg den gang jeg var et foster" (Sal. 139,16)

58 Blant alle de forbrytelser som rettes mot livet, har provosert abort karakter av 4 vaere
spesielt alvorlig og bedrevelig. Det annet Vatikankonsil definerer abort sammen med
spedbarnsdrap som en "himmelropende forbrytelse".®

Men i dag er alvoret i disse forbrytelser gradvis blitt svekket i mange menneskers
samvittighet. Den utbredte aksept av abort som viser seg bade i adferd og lovgivning, er et
talende tegn pa en dyp krise hvor den moralske demmekraft i stadig mindre grad blir i stand
til & skjelne mellom godt og ondt selv nar det star om den fundamentale retten til liv. I en sé&
alvorlig situasjon trenger vi mer enn noen gang mot til 4 se sannheten i gynene og kalle ting
ved deres rette navn uten 4 beye av for passende kompromisser eller fristes til selvbedrag. I
s henseende er profeten svert kategorisk: "Ve dem som kaller det onde godt og det gode
ondt, som gjer merke til lys og lys til merke" (Jes. 5,20). Nar det gjelder abort, er en
ambivalent ordbruk utbredt, som f.eks. "svangerskapsavbrudd" som gér i retning av 4 ville
skjule handlingens sanne natur og dempe alvoret av denne i opinionen. Dette lingvistiske
fenomen er uten tvil selv et symptom pa en samvittighet som ikke er i fred med seg selv. Men
intet ord har makt til & forandre realitetene: provosert abort er, uansett ved hvilket middel,
overlagt og direkte avliving av et menneske i den tidligste fase av dets eksistens mellom
unnfangelse og fadsel. Det moralske alvor som hefter ved provoserte aborter, trer klart frem
ndr vi erkjenner at det dreier seg om 4 ta liv, og tar omstendighetene 1 betraktning. Den som
blir fjernet, er et menneske hvis liv nettopp er begynt; det vil med andre ord si det mest
uskyldige menneske som tenkes kan. Ikke under noen omstendighet er dette mennesket &
betrakte som en angriper, enda mindre som en urettferdig angriper! Han eller hun er svak,
forsvarsles, og mangler selv det minimum av forsvarsevne som den nyfedte har i form av grat
og tarer. Det ufadte barn er totalt overgitt kvinnens beskyttelse som berer barnet i sitt liv. Og
likevel er det enkelte ganger nettopp moren som velger & be om 4 f barnet fjernet.

Det er sant at avgjerelsen om 4 ta abort ofte er av dramatisk og smertefull karakter, som nér
ensket om & fjerne frukten av unnfangelsen ikke er av rent egoistiske grunner eller av
bekvemmelighet, men av hensyn til viktige verdier som egen helse eller en rimelig
livsstandard for familiens evrige medlemmer. Noen ganger kan frykten for at barnet skal
vokse opp under vanskelige forhold veere nok til & synes at det var bedre om det ikke ble fodt.
Imidlertid kan denne og lignende grunner - samme hvor alvorlige og dramatiske de er - aldri
rettferdiggjore den overlagte avliving av et uskyldig menneske.

59 Ved siden av moren befinner det seg 0gsa ofte andre personer som er med pé 4 treffe
avgjerelsen om abort. Det gjelder forst og fremst barnets far som direkte kan presse kvinnen
til abort, eller indirekte oppmuntre til det ved & la kvinnen sté alene med de problemer
svangerskapet kan innebaere:™ familien far derved et dedelig sér og profaneres i sin natur som
kjeerlighetens fellesskap og i sitt kall som "livets helligdom”. Heller ikke kan man overse det



Vedlegg 2 — Johannes Paul I, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

press som kan komme fra familien i videre forstand og fra venner. Noen ganger er kvinnen
utsatt for et sa sterkt press fra omgivelsene at hun psykologisk sett foler seg tvunget til 4 ta
abort: i slike tilfeller hviler det moralske ansvar tungt pa dem som direkte eller indirekte
utover presset. Ogsa leger og helsepersonell er ansvarlige nar de stiller sin medisinske
ekspertise til rddighet for & ta liv heller enn & fremme det.

Men ansvaret hviler ogsa pa lovgiverne som har fremmet og godkjent abortlover og det i en
slik grad at det paligger ansvarlige i helsesektoren 4 serge for at aborter skal kunne utferes. Et
generelt og ikke mindre alvorlig ansvar ligger p4 dem som har bidratt til & fremme en
uansvarlig holdning til seksualitet og til & svekke betydningen av moderskap, og videre, pd
dem som burde ha serget for en effektiv familie- og sosialpolitikk som stetter opp under
familien, iser storre familier og dem som har gkonomiske vanskeligheter og problemer med
oppfostringen. Endelig skal man heller ikke undervurdere det nettverk av medvirkende som
omfatter internasjonale institusjoner, stiftelser og assosiasjoner som systematisk arbeider for
legalisering og spredning av abort over hele verden. I sd henseende blir abort noe mer enn et
individuelt ansvar og noe mer enn en skade pafert enkeltpersoner; abort antar en sosial
dimensjon. Den er et ytterst alvorlig sar pd samfunnet og kulturen, et sir som pafores av dem
som skulle veere samfunnets stetter og forsvarere. Som jeg skrev i mitt Brev til familiene, "vi
star overfor en omfattende trusel mot livet: ikke bare det enkelte individs, men hele
sivilisasjonens"?. Vi star overfor en "syndens struktur' som retter seg mot det ufodte
menneskeliv.

60 Noen mennesker sgker & rettferdiggjore abort ved & hevde at det befruktede egget inntil et
visst tidspunkt ikke kan anses for & vere et personlig menneskeliv. Men faktisk er det slik at
"fra det oyeblikk et egg er befruktet, er det et pdbegynt liv som verken er farens eller morens,
men et nytt menneskeliv med sin egen utvikling. Det vil aldri bli menneske hvis det ikke
allerede var menneske. Dette har alltid vert klart ... og moderne genetisk forskning bekrefter
det. Den viser at programmet for hva dette levende vesen skal utvikle seg til, fra forste
oyeblikk er fastlagt: en person, en individuell person med visse allerede bestemte
karaktertrekk. Befruktningen er starten pa et nytt menneskeliv med et utall muligheter -
muligheter og kapasiteter som trenger tid, lang tid, for & finne sin plass og utfolde seg".?% Selv
om sjelens eller &ndens narver ikke kan konstateres ved empiriske data, sd gir resultatene av
forskning pa det menneskelige embryo "en verdifull indikasjon pa hvordan man ved
fornuftens hjelp kan erkjenne et personlig narver fra det oyeblikk et nytt liv tar til: hvordan
skulle et menneskelig individ ikke vaere en menneskelig person?"®

Videre er det som star pé spill fra et moralsk standpunkt sa viktig at bare muligheten for at
man har med en menneskelig person & gjere skulle vare tilstrekkelig for & forby enhver
inngripen som kunne fore til 4 avlive embryoet. Nettopp av denne grunn ma resultatet av den
menneskelige forplantning garanteres den ubetingede respekt som tilkommer mennesket i sin
totalitet og legemlige og sjelelige enhet. Dette har Kirken alltid lzert og fortsetter & leere
uavhengig av alle vitenskapelige debatter og filosofiske forsikringer som leereembetet ikke
uttrykkelig har forpliktet seg til: ""Mennesket skal respekteres og behandles som en person
fra befruktningseyeblikket av; og skal fra samme gyeblikk tilkjennes menneskelige

rettigheter hvor det uskyldige menneskes ufravikelige rett til liv er den fremste."*

61 Den hellige Skrift taler aldri om frivillig abort og inneholder folgelig ingen direkte og
spesifikk fordemmelse. Men den viser en s stor respekt for mennesket i mors liv at budet "du
skal ikke sl4 i hjel" som en logisk konsekvens méa utvides til & gjelde ogsé det ufedte barn.



Vedlegg 2 — Johannes Paul Il, Livets Evangelium, utdrag av kap. III.

Menneskelivet er hellig og ukrenkelig i ethvert ayeblikk av menneskets eksistens, inkludert
den innledende fasen for fodselen. Helt fra mors liv av tilherer mennesket Gud som ransaker
og kjenner det, som former og vever det med sine egne hender, og som vokter over det og ser,
selv i et formlest lite foster, morgendagens voksne hvis dager er talte og hvis kall allerede nd
er skrevet i "livets bok" (kft. Sal. 139,13-16). Ogs4 her, som i tallrike andre bibelske tekster®,
er mennesket allerede i mors liv personlig objekt for Guds kjerlighetsfulle og faderlige
forsyn.

Som den kristne tradns;on fra begynnelsen til i i dag viser, og som Troskongregas;onens

etisk uhyrlighet. Konfrontert med den gresk-romerske verden hvor abort og spedbarnsdrap var
utbredt, gikk den forste kristne menighet bade gjennom liv og leere radikalt ut mot de rddende
vaner i samfunnet. Det viser som tidligere nevnt Didaché®. Blant de greske kirkefedre noterer
Athanagoras at kristne anser de kvinner som mordere som tyr til abortive midler, fordi barn
mens de er i mors liv "allerede star under det guddommelige forsyns beskyttelse"*. Blant de
latinske forfattere bekrefter Tertullian: "4 forhindre noen i & bli fodt er foregrepet mord; det
gjor liten forskjell om man dreper en sjel som allerede er fadt eller dreper den ved fadselen.
Han som en dag skulle bli et menneske, er menneske allerede."

Gjennom kristendommens to tusen ar lange historie har denne samme lere vaert forkynt av
kirkefedre og av Kirkens hyrder og larere. Selv vitenskapelige og filosofiske diskusjoner om
tidspunktet for nar mennesket fir sjel, har noensinne gitt opphav til tvil om det moralsk
forkastelige ved abort.

62 Senere tids pavelige lereembete har bekreftet denne leere med styrke. I encyklikaen Casti
Connubii iszr avviser Pius XI en angivelig rettferdiggjgring av abort.® Pius XII utelukker all
provosert abort; det vil si enhver handling som gér i retning av & tilintetgjore ufodt liv, "enten
denne tilintetgjoringen er ment som et mal i seg selv eller et middel for 4 nd et mal".*
Johannes XXIII bekrefter pa ny menneskelivets hellighet fordi det "like fra begynnelsen av
involverer Guds virksomme skaperkraft".®” Som tidligere nevnt har Det annet Vatikankonsil
fordemt abort med stort alvor: "Livet skal vernes om fra unnfangelsen av med sterste omhu.
Béde fosterdrap og barnemord er himmelropende forbrytelser."s

Kirkens disiplinzere bestemmelser har like fra de tidligste arhundrer fastsatt strafferettslige
sanksjoner overfor dem som er skyldige i abort. Denne praksis er blitt bekreftet 1 ulike
perioder selv om straffeutmalingen har variert. Kirkeretten av 1917 straffet abort med
ekskommunikasjon.® Den reviderte kirkeretten fastholder denne tradisjon nar den erklerer at
"en person som utferer en abort, pidrar seg automatisk ekskommunikasjon (latae
sententiae)".”” Ekskommunikasjonen berorer alle dem som begér forbrytelsen i visshet om
hvilken straff den medforer, og inkluderer folgelig ogsd dem uten hvis hjelp forbrytelsen ikke
kunne vert utfort.” Ved 4 gjenta denne sanksjonen bekrefter Kirken at abort er en meget
alvorlig og skadehg forbrytelse, og vil med det oppmuntre dem som gjor seg skyldig i den, til
hurtig & seke omvendelsens vei. Kirkens hensikt med ekskommunikasjon er & bevisstgjore om
alvoret i visse synder, og fostre genuin omvendelse og bot.

Gitt en slik enstemmighet i Kirkens doktrinaere og disiplinere tradisjon, kunne Paul VI
erklere at denne tradisjon er uforandret og uforanderlig.” Derfor, med den autoritet som
Kristus betrodde Peter og hans etterfoigere, og i enhet med biskopene - som ved flere
anledninger har fordemt abort og som ved for nevnte konsultasjon har vist enstemmig enighet
vedrerende denne doktrine til tross for at de er spredt over hele verden - erklzerer jeg at



Vedlegg 2 — Johannes Paul 11, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

provosert abort, det vil si abort som er villet som mal eller middel, alltid er et alvorlig
brudd pa den moralske orden, fordi det er villet avliving av et uskyldig menneske. Denne
laeren er grunnlagt pa naturloven og pa det skrevne Guds ord som er overbragt i Kirkens

tradisjon og blir undervist av det ordinere og universelle laareembete.%’f

Ingen omstendighet og intet formal, ingen lov i hele verden kan noen gang tillate en handling
som i sitt vesen er utillatelig fordi den stér i motsetning til Guds Lov som er skrevet i
menneskenes hjerter, er erkjennbar ut fra fornuften og forkynt av Kirken.

63 Denne moralske vurdering av abort ma ogsa anvendes pé nyere former for inngrep pa
menneskelige embryoer, som, selv om malet i seg selv skulle vere legitimt, medforer
embryoets ded. Det dreier seg om den eksperimentering pa embryo som blir stadig mer
utbredt innen biomedisinsk forskning og som i enkelte land allerede er legalisert. Selv om
"man m4 anse inngrep pé menneskelige embryoer som lovlige pa betingelse av at de
respekterer embryoets liv og integritet og ikke medferer urimelig risiko, men er ment &
helbrede det, forbedre dets helsetilstand eller redde livet",” sa ma det ikke desto mindre

fastslas at bruk av menneskelige embryoer og fostre som objekt for eksperimentering er en
krenkelse av deres verdighet som mennesker; de har rett til respekt pa samme vis som barnet
som allerede er fodt og enhver annen person.”

Denne moralske fordemmelse omfatter ogsa prosedyrer som benytter levende menneskelige
embryoer og fostre som "biologisk materiale" eller som organ- og vevleverander for
transplantasjoner ved behandlingen av enkelte sykdommer. Embryoer og fostre kan noen
ganger vere "produsert” ved in vitro-fertilisering spesielt med dette for gye. A ta uskyldig
menneskeliv selv om hensikten er & hjelpe andre, er en totalt uakseptabel handling.

Serlig oppmerksomhet ma kreves ved den moralske vurdering av teknikker for prenatal
diagnestikk som gjer det mulig 4 oppdage avvik hos det ufedte barnet pé et tidlig tidspunkt.
Pa grunn av disse teknikkenes kompleksitet er det nedvendig med en omhyggelig vurdering.
Disse teknikkene er moralsk akseptable sé sant de ikke innebaerer en urimelig risiko for barnet
eller moren, og har til hensikt & fa i gang en tidlig behandling eller vare en hjelp til & kunne ta
imot barnet pa forsvarlig vis. Men siden mulighetene for prenatal behandling fortsatt er
begrensede, hender det ikke sjelden at disse teknikkene brukes med tanke pa & sortere ut barn
med visse avvik, og forer til selektive aborter i en eugenisk mentalitets tjeneste. En slik
holdning er skammelig og alltid klanderverdig, ettersom den maler menneskelivets verdi ved
"normalitetens” og det fysiske velbefinnendes parameter og folgelig ogsa apner veien for &
legitimere spedbarnsdrap og eutanasi.

Det mot og den sinnsro som sa mange av vére handicappede bredre og sestre viser nar de
opplever & bli akseptert og elsket, er et talende vitnesbyrd om hva som gir livet dets virkelige
verdi og gjor livet, selv under vanskelige livsbetingelser, verdifullt for en selv og andre.
Kirken er nar de ektefeller som med uro og lidelse aksepterer 4 ta imot sterkt handicappede
barn. Hun er ogsa takknemlig overfor alle de familier som gjennom adopsjon tar imot barn
som er forlatt av sine foreldre pa grunn av uferhet eller sykdom.



Vedlegg 2 — Johannes Paul Il, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

NOTER
38
De Hominis Opificio, 4: PG 44, 136.
39
Kfr. St. Johannes Damascenus, De Fide Orthodoxa, 2,12: PG 94, 920-922, sitert 1 St.
Thomas Aquinas, Summa Theologiae, I-II, Prolog.
40
Paul VI, Humanae Vitae (HV) 1968, 13.
41
Troskongregasjonen, Instruksjon om respekt for menneskelivet i dets begynnelse og
om forplantningens verdighet, Donum Vitae (22. februar 1987), innledningen nr. 5:
AAS 80 (1988), 76-77, kfr. Den Katolske Kirkes Katekisme, nr. 2258.
42
Didaché, 1,1, I1,1-2, V, 1-3; fra De apostoliske fedre, Baasland, Hvalvik, Oslo 1984.
43
Kfr. Den Katolske Kirkes Katekisme, nr. 2263-2269, og Tridentinerkonsilets
katekisme, paragrafene 327-332.
44
Den Katolske Kirkes Katekisme, nr. 2265.
45
Kfr. St. Thomas Aquinas, Summa Theologiae, II-11, q. 64, a. 7; St. Alphons Liguori,
Theologia Moralis, I. III, tr. 4, ¢. 1, dub. 3.
46
Den Katolske Kirkes Katekisme, nr. 2266.
47
Kfr. ibid.
48
Nr. 2267.
49
Det annet Vatikankonsils dogmatiske konstitusjon om Kirken, Lumen Gentium (LG),
12.
50
Kfr. GS, 27.
51
Kfr. LG, 25.
52
Troskongregasjonens erkleering om eutanasi, Iura et Bona (5. mai 1980), II: AAS 72
(1980), 546.
53
Johannes Paul IIs encykliske brev, Veritatis Splendor (6. August 1993), 96: AAS 85
(1993), 1209.
54

GS, 51: "Abortus necnon infanticidum nefanda sunt crimina”.



Vedlegg 2 — Johannes Paul I, Livets Evangelium, utdrag av kap. 1II.

55

56

57

58

59

60

61

62

64

65

66

67

68

69

70

71

Kfr. Johannes Paul 11, apostoliske brev Mulieris dignitatem, Om kvinnens vardighed
og kald, august 1988, 14: AAS 80 (1988), 1686.

Nr. 21: AAS 86 (1994), 920.

Troskongregasjonen, Erklering om provosert abort (18. november 1974), Nos. 12-13:
AAS 66 (1974), 738.

Troskongregasjonen, Instruksjon om respekt for menneskelivet i dets begynnelse og
om forplantningens verdighet, Donum Vitae (22. februar 1987), [, Nr. 1: AAS 80
(1988), 78-79.

Ibid., loc. cit., 79.

Ifolge profeten Jeremia: "For jeg formet deg i mors liv, kjente jeg deg, og for du ble
fodt, helliget jeg deg; til profet for folkene satte jeg deg" (1,4-5). Salmisten henvender
seg med folgende ord til Herren: "Fra fodselen av har jeg stottet meg til deg, du dro
meg frem av mors liv" (Sal. 71,6; kfr. Jes. 46,3; Job 10,8-12; Sal. 22,10-11). Ogsa
evangelisten Lukas forteller i den vidunderlige episoden om matet mellom de to
medre, Elisabet og Maria, og deres to senner, Johannes Doperen og Jesus enna skjult i
mors liv (kfr. 1,39-45), og hvordan de to sméa enna for fodselen er i stand til &
kommunisere: barnet gjenkjenner Barnets komme og hopper av glede.

Kfr. Erkleringen om provosert abort (18. november 1974), Nr. 7: AAS 66 (1974),
740-747.

"Du skal ikke drepe et foster ved abort, heller ikke skal du drepe et nyfedt barn": 2,
Baasland, Hvalvik: De apostoliske fedre.

Apologia on behalf of the Christians, 35: PG 6, 969.

Apologeticum, IX, 8: CSEL 69, 24.

Kft. Casti Connubii (31. desember 1930), II: AAS 22 (1930), 562-592.

Tale til den biomedisinske assosiasjon "San Luca" (12. november 1944): Discorsi e
Radiomessaggi, VI (1944-1945); kfr. tale til den italienske katolske union av
jordmedre (29. oktober 1951), nr. 2: AAS 43 (1951), 838.

Encyklikaen Mater et Magistra (15. mai 1961), 3: AAS 53 (1961), 447.

GS, 51.

Kanon 2350, par. 1.

Code of Canon Law, canon 1398; kfr. Code of Canons of the Eastern Churches, canon
1450, par. 2.

Kftr. ibid., kanon 1329, ogsé Code of the Eastern Churches, kanon 1417.

10



Vedlegg 2 — Johannes Paul I, Livets Evangelium, utdrag av kap. IIL

72
Kfr. tale til Den nasjonale kongress av italienske jurister (9. desember 1972): AAS 64
(1972), 777; Encyklikaen Humanae Vitae (25. juli 1968), 14: AAS 60 (1968), 490.
73
Kfr. LG, 25.
74
Troskongregasjonen, Instruksjon om respekt for menneskelivet i dets begynnelse og
om forplantningens verdighet, Donum Vitae (22. februar 1987) 1, 3: AAS 80 (1988),
80.
75

Charter of the Rights of the Family (22. oktober 1983), art. 4b: Vatican Polyglott
Press, 1983.

11



