UNIVERSITETET I OSTOVEs £ oo~

DELARKIV FOR SENTRALADN:
DET HUMANISTISKE FAKULTET fssem

g PP
morrarr U & JUL 2008

Forskningsadministrativ avdeling Institutt for filosofi, ide- og kunsthistorie
Postboks 1072 og klassiske sprik
Blindern ‘ Pb. 1020 Blindern

0315 OSLO

Telefaks: 22 85 75 51
Dato: 29.06.2006 Mail: henvendelser@ifikk.uio.no

Deres ref.: 06/5191 FA/EN — £
Vir ref.: 06/7964

Hpring om utkast til endringer i lov om humanmedisinsk bruk av bioteknologi
(bioteknologiloven)

Det vises til brev av 12. 06.2006 fra Det humanistiske fakultet hvor IFIKK,
dersom man egnsker & uttale seg i saken, blir bedt om & sende en
heringsuttalelse pa vegne av fakultetet direkte til Forskningsadminstrativ

avdeling.

Vi oversender med dette var heringsuttalelse, som er utarbeidet av professor i
filosofi, dr. philos. Jens Saugstad.

Med hilsen

(sign.)
@ivind Andersen
Fung. Instituttleder

|

Karen M.Hauglehd
Forskningskonsulent

Vedlegg:

- Haringsuttalelse

- Brev av 12.06.2006 fra Det humanistiske fakultet
Kopi til: - Det humanistiske fakultet



Hearingsuttalelse
om
Utkast til endringer i lov om humanmedisinsk bruk av bioteknologi m.m.
(bioteknologiloven)

Filosofiseksjonen ved Institutt for filosofi, ide- og kunsthistorie og klassiske sprak ved
Universitetet i Oslo gir i denne heringsuttalelsen en filosofisk vurdering av noen sentrale
deler av lovforslaget. Uttalelsen er utarbeidet av professor, dr. philos. Jens Saugstad.

Filosofisk tilncerming

Filosofi er et pluralistisk fag, og ulike retninger vil kunne komme til ulike konklusjoner 1
denne saken. Det er imidlertid rimelig & begrense seg til filosofiske tilneerminger som tar
utgangspunkt i det moralske verdigrunnlaget for vart samfunns rettskultur.

Menneskeverdet er nedfelt som et interkulturelt gyldig og grunnleggende rettsprinsipp i
FNs Verdenserklceering om menneskerettigheter, artikkel 1, og det kan ikke vare tvil om
at menneskeverdet er fundamentalt i vart samfunns rettskultur. Et av de filosofisk mest
sentrale uttrykkene for menneskeverdstanken er humanitetsformuleringen av Kants
kategoriske imperativ. Det er forgvrig dette prinsippet kritikerne av lovforslaget gjerne
appellerer til nar de hevder at forslaget er i strid med tanken om at hvert menneske er et
“mal 1 seg selv”.

1. Forskning pa befruktede egg.

Forbrukende forskning pa befruktede egg inneberer at eggene brukes bare som midler til
de formal forskningen tjener, og kritikerne av lovforslaget hevder at det er i strid med
menneskeverdstanken. Det er imidlertid vanskelig & se at et befruktet egg kan ha status
som et (for)mal i seg selv.

For 4 ta stilling til dette kan det vaere hensiktsmessig & ha Kants opprinnelige formulering
av humanitetsformuleringen for gye: “Handle slik at du alltid bruker menneskeheten bade
idin egerll person og i enhver annens person samtidig som et formal og aldri bare som et
middel”.

Nar Kant her snakker om menneskeheten i egen og andres person, mener han ikke alle
mennesker, men det menneskelige i oss selv og alle andre personer. Det som sermerker
det menneskelige ifelge Kant er evnen til 4 sette seg formal, eller vir handlingsevne. A
handle intensjonalt krever praktiske fornuft, og Kant bruker derfor uttrykkene “rasjonell
natur” og “menneskeheten” om hverandre. Det som eksisterer som et formal i seg selv,

! Immanuel Kant, Grunnlegging til moralens metafysikk (1785), i Eivind Storheim (red. og overs.), Moral,
Politikk og Historie (Oslo: Universitetsforlaget, 1983).



sier han, er rasjonell natur, og han knytter slik menneskeverdstanken til en tradisjon som i
hvert fall gér tilbake til Aristoteles’ definisjon av mennesket som et rasjonelt dyr. Til
denne tradisjonen herer ogsa Boethius’ (ca. 500 e.kr) definisjon av en person som den
individuelle substans av rasjonell natur, som har gvet sterk innflytelse pa den europeiske
moral- og rettstenkningen. Tanken om at mennesker er formal i seg selv er altsé knyttet
til en tradisjonell tanke om at det er fornuften — eller den praktiske fornuft, som szrlig
Kant betoner — som gir oss menneskeverd, og det er vanskelig & se at tanken om
menneskeverdet kan lgsrives fra et slikt filosofisk fundament.

Dette reiser store problemer for pastanden om at befruktede egg er “mél i seg selv”. Et
befruktet egg er enné ikke i besittelse av praktisk fornuft eller rasjonell handlingsevne;
det er fra forste stund en biologisk organisme av arten homo sapiens sapiens, men enné
ikke en person med menneskeverd og menneskerettigheter. En hyppig brukt innvending
mot denne konklusjonen er at argumentet ogsa ekskluderer en rekke andre grupper av
mennesker som i var rettskultur er anerkjent som barere av menneskeverd, slik som
spedbarn og sma barn, senil demente, sterkt psykisk utviklingshemmede og kanskje ogsa
noen pasientgrupper med alvorlige, psykiatriske diagnoser.? Denne innvendingen kan
imetegas. For det forste er det viktig ikke & undervurdere psykisk utviklingshemmede:
mange har utvilsomt rasjonell handlingsevne til forskjell fra rent dyrisk adferd. For det
andre er det viktig 4 skille mellom rasjonelle evner og rasjonelle ferdigheter. Spedbarn og
sma barn har ikke rasjonelle ferdigheter, men det er ikke dermed sagt at de mangler
rasjonelle evner. Hvordan skulle de ellers kunne erverve seg rasjonelle ferdigheter? For
det tredje, selv om noen mennesker dessverre ikke kan fa, eller lenger har, rasjonell
handlingsevne, finnes det gode grunner til & behandle dem som om de var personer. Med
utgangspunkt i den amerikanske filosofen Jane English kan vi argumentere som folger:
Moralen hviler ogsa pa folelser, og en sé sentral folelse som respekten for personers
menneskeverd trigges normalt nar vi star overfor et vesen med menneskelig gestalt. Et
moralsystem som hadde krevd at vi skulle skille mellom personer og ikke-personer med
en utpreget menneskelig gestalt, ville derfor skape en folelsesmessig dissonans som truer
med & undergrave hele moralen.’ Dessuten kan man med den tyske filosofen Norbert
Hoerster hevde at ikke minst leerdommen fra nazi-Tyskland gir gode pragmatiske grunner
til & gi fullt juridisk rettsvern for alle fodte mennesker.* Imidlertid gir ingen av disse
argumentene statte til pstanden om at befruktede egg kan eller ber betraktes som formal
i seg selv.

Dette betyr ikke at befruktede egg mangler all moralsk verdi. Det finnes andre moralske
verdier enn menneskeverdet. Her kan vi trekke inn en tanke (som ogsa kan begrunnes ut
fra Kants etikk) om at befruktede egg har gkologisk egenverdi. Denne verdien beskytter
riktignok ikke det enkelte befruktede egg mot destruksjon, men menneskets biologiske
artsnatur mot sterk instrumentalisering, herunder genetisk manipulasjon.

% Se f.eks. Otfried Hoffe, Medizin ohne Ethik? (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2002), kap. 4, se sarlig s.
74-9.

3 Jane English, “Abortion and the Concept of a Person”, Canadian Journal of Philosophy 5 (1975).
Artikkelen er trykket opp Joel Feinberg (red.), The Problem of Abortion, 2. utgave (Belmont: Wadsworth
Publishing Company, 1984).

* Norbert Hoerster, Abtreibung im sikularen Staat. Argumente gegen den § 218 (Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1991), kap. 10, se serlig s, 141-2.



Vurdering: Forskning pé befruktede egg er neppe i strid med tanken om menneskeverdet.
Lovforslagets begrensning av forskning til overtallige befruktede egg fra IVF-behandling
synes stort sett rimelig, men ber kanskje ikke gjelde absolutt (s. 26). Som Departementet
pépeker, kan befruktning av egg for forskningsformal vise seg & vare viktig for & utvikle
bedre IVF-metoder. Departementet begrunner begrensningen med at “Hensynet til det
befruktede egget og menneskeverdet ivaretas” (s. 19), men synes ikke & veere enig med
dem som “vil hevde at befruktning av egg for forskningsformal gjor egget utelukkende til
et middel” (s. 25). Departementets begrunnelse fremstar derfor som uklar. Det er ogsa
tvilsomt om frembringelse av overtallige egg ved IVF kan forenes med en pastand om at
befruktede egg har menneskeverd. Et slik pastand ville dermed ramme all forskning pa
befruktede egg. Kanskje kan begrensningen til forskning pa overtallige egg begrunnes
med at befruktning av egg til forskningsformaél innebarer, eller kan fore til, at paref og
deres reproduktive evne blir redusert til bare et middel for forskningens formal. Men det
er neppe tilfelle hvis de donerer eggene til forskningen uten vederlag, og serlig ikke hvis
denne forskningen kan komme dem selv til nytte. Kanskje kan begrensningen ogsa dels
begrunnes ut fra tanken om det befruktede eggets gkologiske egenverdi (til forskjell fra
menneskeverd). Men befruktede eggs gkologiske egenverdi beskytter eggene bare i den
grad behandlingen av dem er uttrykk for en overdrevent instrumentell holdning til den
menneskelige artsnatur. Dette rammer muligens noen forskningsformal, men neppe nér
befruktningen av eggene gjares for & utvikle bedre IVF-metoder. Eggenes gkologiske
egenverdi gir ogsd en god begrunnelse av lovforslagets uttrykkelige forbud mot
“Forskning som medforer genetiske forandringer som kan ga i arv hos mennesker” (§ 3-
2,s.62,jf. 21 og § 2A-1, 61). Imidlertid synes ikke de moralske vurderingene som &pner
for forskning pé overtallige befruktede egg forenlig med at Norge, i motsetning til
Sverige, fortsatt skal forby somatisk cellekjerneoverfering (terapeutisk kloning) i
forsknings- og behandlingseyemed (s. 15, 63).

2. Preimplantasjonsdiagnostikk (PGD)

Den fremste innvendingen mot & tillate PGD er anklagen om sorteringssamfunnet. Selve
ordbruken er hentet fra varehandelens skille mellom forste- og annensortering. Anklagen
om sorteringssamfunnet gér altsd ut pa at fysisk og psykisk funksjonshemmede vil matte
bli betraktet — og folgelig etter hvert behandlet — som “annensortering” i et samfunn som
tillater & velge bort fostre som har slike tilstander, eller embryoer som har arveanlegg for
dem.

Det er et stort fremskritt i det moderne samfunnets rettskultur at funksjonshemmede blir
anerkjent som fullverdige medlemmer av samfunnet. Spersmélet er imidlertid om PGD
innebzrer at funksjonshemmede nedvendigvis mé fa status som “annensortering”. I den
forbindelse er det relevant & sperre om Abortlovens § 2 ¢, som er gjenstand for samme
kritikk, har en slik konsekvens — ikke minst for & ta stilling til at lovforslaget begrenser
PGD til de samme arvelige sykdommene som ved abort etter Abl. 2 ¢ (s. 42-3, 56).



For vi tar opp anklagen om sorteringssamfunnet, er det viktig & minne om at den, gitt at
den er berettiget, krever at lovgiver ma gjore et stort innhugg i borgernes frihetssfere pa
et av livets mest intime omrader. Det ma derfor stilles strenge krav til bevisfaringen for
anklagen eventuelt kan gi grunnlag for en restriktiv lovgivning — hvis ikke kravet til
bevisfering oppfylles, vil et forbud krenke menneskeverdet til dem som hindres i 4 bruke
moderne medisinsk teknologi for & unngé & fa funksjonshemmede barn.

Péstanden om at bortvalg av fostre med funksjonshemming i henhold til Abl. 2 ¢ eller av
embryoer med arveanlegg for funksjonshemming etter PGD innebearer diskriminering av
funksjonshemmede mennesker, har to forskjellige tolkninger: Den kan tolkes som a) en
empirisk arsakspédstand som sier at bortvalget vil fore til at samfunnet kommer til &
tillegge funksjonshemmede mennesker lavere moralsk status og dermed diskriminere
dem, eller b) en analytisk pastand som sier at bortvalget i seg selv er et uttrykk for at
funksjonshemmede blir tilkjent lavere moralsk status.

Den empiriske tolkningen ligger utenfor filosofiens kompetanseomrade. Men man ma
kunne sparre hvorfor det & velge bort funksjonshemmede fostre eller embryoer med
arveanlegg for funksjonshemming nedvendigvis skulle fore til en nedvurdering av fedte,
funksjonshemmede mennesker? Det faktum at de funksjonshemmede har fatt styrket sin
stilling i samfunnet samtidig som vi i en &rrekke har tillatt abort etter Abl. 2 c, taler for at
pastanden snarere er usann.’ I det minste ma det sies at kritikerne ikke har gjort nok for &
sannsynliggjore pastanden.

Den analytiske tolkningen av pastanden om diskriminering reiser filosofiske spersmal om
losningen pa rettighetskonflikter. I en klassisk artikkel fra 1971 drefter M.1.T.-filosofen
Judith Jarvis Thomson abort som et problem om rettighetskonflikter.® For argumentets
skyld antar hun at et foster er en person med rett til liv fra og med befruktningen. Hennes
argument gar ut pa & vise at abort i visse situasjoner allikevel ikke krenker fosterets rett til
liv — til tross for at fosteret der i aborten, og selv om fosteret antas 8 ha en rett til liv som
er akkurat like sterk som fodte personers. Det er nemlig et moralsk relevant forhold at to
personer med grunnleggende rettigheter — den gravide og fosteret — er plassert i et helt
spesielt, symbiotisk, asymmetrisk forhold til hverandre i et svangerskap. Nar kvinnen
gnsker abort, kommer fosterets antatte rett til liv i konflikt med hennes rett til selv &
bestemme hvordan hun vil bruke sin kropp. Thomson mener selvfolgelig ikke at fosteret
er en del av kvinnens kropp; men det befinner seg inni henne, og et forbud mot abort vil
nedvendigvis vere et inngrep i hennes rett til kroppslig selvbestemmelse. I noen tilfeller
vil et slikt inngrep veere en krenkelse av kvinnens rett til kroppslig selvbestemmelse, og
derfor kvinneundertrykkende. Thomson mener at alle ma erkjenne, ved ettertanke, at et
inngrep i den gravides rett til kroppslig selvbestemmelse er illegitimt i alle tilfeller der
kvinnen ikke samtykker i graviditeten, som for eksempel ved voldtekt. Det ville ha veert

5 Berge Solberg, “Etikken i 4 si nei til sorteringssamfunnet”, Genialt nr. 2, 2004; se ogsa Berge Solberg,
Sortering av liv? Etiske hensyn ved d lage barn med og uten genetisk risikoinformasjon, Dr. art.-
avhandling, Filosofisk institutt, NTNU, 2003, sarlig avs. 1.2.2.

§ Judith Jarvis Thomson, “A Defense of Abortion,” Philosophy & Public Affairs 1 (1971). Artikkelen er
trykket opp i et stort antall antologier, f.eks. James Rachels (red.), Moral Problems, 3. utgave (New York:
Harper & Row, 1979) og Joel Feinberg (red.), The Problem of Abortion, 2. utgave (Belmont: Wadsworth
Publishing Company, 1984).



snilt av kvinnen & gjennomfare svangerskapet, men hun krenker ikke fosteret rett til liv
ved & avbryte det. For en persons rett til liv hjemler ikke en positiv rett til at en annen
person skal stille sin kropp til disposisjon i 9 mnd. (eller gjore tilsvarende store ofre) for
at den forste personen skal kunne overleve. Den amerikanske filosofen Francis Kamm,
som har videreutviklet Thomsons argument, har papekt at en riktig avveining av kvinnens
rett til kroppslig selvbestemmelse mot fosterets rett til liv ogsa synes & apne for abort pa
en funksjonshemmet fosterperson. Kvinnen kan legitimt nekte & pata seg de anstrengelser
og ofre som et svangerskap representerer nar de ville bidra til 4 sette henne i en situasjon
som hun, ikke uten grunn, frykter: at hun fér et funksjonshemmet barn, som kan bli en
stor belastning for henne selv eller hennes familie.” Kamm har dessuten papekt at det 4 ta
livet av et foster, som eksisterer i kraft av kvinnen, er mindre alvorlig enn a ta livet av en
person som lever uavhengig av henne. Slik kan det argumenteres filosofisk for at abort pa
indisert funksjonshemming er forenlig med en tese om at et foster — funksjonshemmet
eller ikke — er en person med samme rett til liv som alle andre personer. Anklagen om
sorteringssamfunnet synes altsa heller ikke & vere berettiget i den analytiske tolkningen.

Merk at argumentet ikke impliserer aksept av infanticid pa funksjonshemmede spedbarn,
nettopp fordi spedbarn, som alle fadte personer (uansett hvor avhengig de matte vaere av
andre), ikke er plassert inni en annen person, slik fosteret er. Argumentet dpner heller
ikke for abort av alle mulig grunner; betingelsen for at den gravides selvbestemmelsesrett
skal kunne veie tyngre enn en si tungtveiende rettighet som fosterets rett til liv, er at det
ma foreligge en vektig grunn for & ville ta abort. Hva som skal anses som en tilstrekkelig
alvorlig funksjonshemming, er et skjgnnsmessig spersmal som i siste instans mé besvares
med utgangspunkt i samfunnets rettsbevissthet.

Thomson og Kamms argumentasjon kan brukes til 4 begrunne Abl. 2 c, som gjelder etter
utgangen av 12. svangerskapsuke. Deres argumentasjon ville ogsa ha legitimert aborter
av de samme grunner hvis embryoet hadde hatt menneskeverd fra og med befruktningen.
Men i og med at et slikt premiss synes uriktig (se punkt 1), er legitimiteten av PGD ikke
et spersmal om & veie to personers rettigheter opp mot hverandre.

Vurdering: Lovforslaget begrenser bruken av PGD til de alvorlige, arvelige sykdommer
som gir rett til abort etter Abl. 2 ¢ (s. 42-3, 56, § 2A-1, 60). Det er kanskje ikke politisk
mulig & gé lenger i lys av Stortingets vedtak av 9. juni 2005 og Soria Moria-erkleringen,
men fra et etisk perspektiv virker begrensningen ubegrunnet og nettopp derfor urettferdig
for dem som hindres av forbudet. Thomsons og Kamms argumenter inneberer at kravet
om alvorlig, arvelig sykdom i Abl. 2 ¢ mé forstds ut fra det forhold at den gravides rett til
& bestemme over bruken av sin egen kropp ma veies opp mot et svart tungtveiende
hensyn: fosterets rett til liv. Siden et befruktet egg enna ikke er en person eller et “mal 1
seg selv”, kan det heller ikke ha en rett til liv i ordets rette forstand. Hvis det ikke finnes
andre grunner, kan det kan folgelig ikke stilles krav om pa langt nar si tungtveiende
grunner for tillatelse av PGD som for abort etter Abl. 2 ¢. Departementets papekning av
at graviditetssraten ved PGD er noe lavere enn ved vanlig IVF synes lite relevant, og
pastanden om at “Det er en utbredt oppfatning at man ikke skal kunne velge sine barns

7F. M. Kamm, Creation and Abortion. A Study in Moral and Legal Philosophy (New York: Oxford
University Press, 1992), kap. 3-4, se serlig s. 105.



genetiske egenskaper ved & undersgke befruktede egg” (s. 42), er bade upresis og
diskutabel. Oppfatningen synes & gjelde “designerbabyer”, men det er slett ikke opplagt
at folk flest mener at det er galt & velge bort arvelig sykdom. Loven ber for eksempel
forby ikke-medisinsk kjennsseleksjon ved bruk av PGD, som kan begrunnes ut fra
samfunnets demografiske interesse i & ha en balansert kjonnsfordeling. Det er imidlertid
vanskelig & se at det finnes en tilsvarende samfunnsinteresse som kan legitimere et forbud
mot 4 la vordende foreldre fa bruke PGD og PGS - i hvert fall nar teknikkene for
preimplantasjonsgenetisk screening blir forbedret og far dokumentert effekt (s. 49) —til &
velge bort befruktede egg med arveanlegg for lettere funksjonshemminger eller mindre
alvorlige, arvelige sykdommer. Beskyttelsen av funksjonshemmede mot diskriminering
er &penbart en viktig samfunnsinteresse, men det synes som sagt 4 vere lite hold i
anklagen om sorteringssamfunnet, ogsé i dens empiriske tolkning. Fra en etisk synsvinkel
vil derfor begrensningen av preimplantasjonsgenetiske undersgkelser til tilfeller der det
foreligger risiko for alvorlig, arvelig sykdom (§ 2-1, s. 61, jf. 35, 42, 55) métte anses som
et vilkérlig inngrep i vordende norske foreldres reproduktive frihet, og falgelig som en
krenkelse av deres menneskeverd.

3. PGD med vevstyping (PGD/HLA)

En hyppig innvending mot dette forslaget er at det krysser en grense fra “fravalg” til
“tilvalg” av egenskaper, eller en overgang fra negativ til positiv eugenikk. Anklagen er at
valg av vev av en bestemt type er et skritt nermere “designerbabyer” — at foreldre velger
sitt barns kjonn, harfarge, utseende eller evner (s. 45-6), mens eugenikkbegrepet gjelder
arvemessige forbedringer av befolkningen eller menneskearten.

I bioteknologidebatten florerer det av skraplanargumenter, som generelt har formen: gjor
vi a, vil vi nedvendigvis ende opp med b. Det hevdes at utviklingen til det verre, b, drives
frem av forskningens eller teknologiens “egendynamikk” eller at vi “lar teknologien styre
over etikken”. Teknologien forestilles da som en slags blind, upersonlig makt, som straks
den “slippes lgs” blir umulig & stoppe, som et “lgpsk tog”. Det kan ikke utelukkes a priori
at slike mekanismer finnes og kan gjare seg gjeldende i bioteknologien, men debattanter
som tyr til skraplanargumenter gjor generelt lite for & begrunne at det er tilfelle. Men hvis
det ikke er en mekanisme som driver oss til det verre, kan pastander om vi kan ende i det
umoralske imetegds ved & papeke at hvis a ikke i seg selv er galt, stdr samfunnet fritt til &
sette forbudet for b, slik at en moralsk forsvarlig og presumptivt tjenelig behandling ikke
forbys. Hvis derimot péstanden er at a i seg selv er umoralsk, méa det pavises for a selv,
og ikke bare for et annet, mer ekstremt forslag b.

Et direkte argument mot forslaget er at metoden inneberer uforsvarlig helserisiko, idet i)
vi ikke kjenner faren for misdannelser ved bruk av PGD, og ii) utsuging av benmarg fra
et lite barn under narkose, i de tilfeller der stamcellene ikke allerede kunne innhentes fra
navlestrengsblodet, vil utgjere en for stor risiko. Departementet forutsetter at donasjonen
ikke skal veere “urimelig belastende for barnet” (s. 46), men tar ikke opp problem i) — ut
over at det blir nevnt at det er blitt fadt over 1000 barn ved bruk av PGD pé verdensbasis



(s. 29, 52). Angivelse av helserisiko ligger utenfor filosofiens kompetanseomrade, men
prinsippene for 4 vurdere nér en risiko er moralsk forsvarlig, reiser filosofiske spersmal.

Vi kan ta som utgangspunkt at transplantasjonsloven av 1973 tillater at barn under 12 ar
og andre personer som ikke kan avgi samtykke, kan vare donor for fornybart vev nér det
maé antas som ngdvendig for & redde livet til sgsken eller andre nere familiemedlemmer.
Dette synes a bygge pé et prinsipp om at det er moralsk forsvarlig & utsette én person for
en liten risiko for & redde en annen person fra en mye storre fare.

Hvordan forholder dette risikoprinsippet seg til Kants prinsipp? Vil ikke det & utsette et
lite barn for en liten risiko for & gi kurativ, livsforlengende eller lindrende behandling av
en alvorlig syk bror eller sgster veere ensbetydende med & behandle dette barnet bare som
et middel for dets sesken? Det er slett ikke opplagt, og det kan vare verdt & merke seg at
kritikerne av lovforslaget misforstar Kants prinsipp néar de hevder at det er galt & bruke
mennesker som midler for andre mennesker. Denne misforstaelsen forekommer dessverre
stadig i dokumenter fra storting og regjering, for eksempel i sosialkomiteens innstilling til

Odelstinget om bioteknologiloven i forrige periode,® si vel som i dette heringsnotatet (s.
48).

Kravet om at en person aldri skal brukes bare som et middel tolkes vanligvis som et krav
om rasjonelt samtykke. En vernepliktig soldat brukes for eksempel som et middel til &
forsvare fedrelandet i krig, men ikke bare som et middel, for vi m4 anta at det er i alle
borgeres interesse & forsvare landet. Selv om soldaten kanskje ikke vil gi sitt samtykke,
kan han gi det, nettopp fordi samtykket er rasjonelt. Vi behandler derimot en person bare
som et middel, hvis han eller hun ikke kan samtykke i var behandling av ham eller henne
(uten & vare irrasjonell).

Risikoprinsippet synes forenlig med Kants prinsipp. Et eksempel kunne vere at vi tillater
ambulanser & utsette andre trafikkanter for en liten gkning av risikoen for & bli skadet
(eller endog & bli drept) for & fa behandlingstrengende personer raskt til sykehus. Vi ma
anta at alle — selv sméa barn — ville ha gitt sitt samtykke om de kunne og var rasjonelle, for
alle er interessert i bli kjort fortest mulig til lege nar det stdr om livet.

Vurdering: Hvis vi kan forutsette at helserisikoen for barnet som utvikler seg fra egg som
blir valgt ut ved PGD/HLA er liten, og helsegevinsten for mottaker stor (s. 47), kommer
risikoprinsippet til anvendelse og forslaget synes moralsk forsvarlig. Donor kan, som alle
mennesker, en gang i livet trenge livsviktig behandling som innebarer at andre personer
blir utsatt for en liten risiko — kanskje ved behandling av samme slag, kanskje p& annen
mate. | sa fall kan lovgiver legge til grunn at barnet som blir laget ved bruk av PDG/HLA
ville ha gitt sitt samtykke — sdfremt det hadde kunnet velge og var rasjonelt.

Konklusjon

¥ Innst. O nr 16 (2003-2004), s. 6.



Den delen av lovforslaget som apner for forskning pa befruktede egg (punkt 1) synes
forenlig med menneskeverdstanken, men forbudet mot produksjon av befruktede egg til
forskningsformél synes for absolutt, og forbudet mot terapeutisk kloning fremstar som
ubegrunnet. Det synes for restriktivt & forby PGS og & begrense PGD (punkt 2) til kjent
risiko for de alvorlige, arvelige sykdommer som tilfredsstiller Abortlovens § 2 ¢, men

bruk av PGD/HLA (punkt 3) synes moralsk forsvarlig, gitt at risikoen for skade pa donor
er liten.



